#### 國學院大學学術情報リポジトリ

鴨社の御蔭祭:

切芝神事に於ける和琴の役割について

| メタデータ | 言語: Japanese                      |
|-------|-----------------------------------|
|       | 出版者:                              |
|       | 公開日: 2023-02-09                   |
|       | キーワード (Ja):                       |
|       | キーワード (En):                       |
|       | 作成者: 新木, 直安                       |
|       | メールアドレス:                          |
|       | 所属:                               |
| URL   | https://doi.org/10.57529/00001941 |

## 鴨社の御蔭祭

# ―切芝神事に於ける和琴の役割について―

新

木

直

安

更言

名:御生神事)である。一五日に斎行される賀茂祭(葵祭) いて、御神霊が御生(顕現、 | 本巻を上入上| | 京都市左京区下鴨に鎮座する鴨社(正式名:貨店を与りではます。道称:下鴨神社)に於いて、毎年五月一二日(旧暦:四月中午日)に斎行されているのが御蔭祭京都市左京区下鴨に鎮座する鴨社(正式名:貨店のまでした。 出現、降臨、生誕など)され、 本宮の御神霊と一になられる神事である。 の前儀とされ、この日、本宮の北東にある東山三十六峰第二峰の御蔭山中腹に鎮座する御蔭神社に於

斎行された御蔭祭を調査した上で、「一事例」として採り上げ考察していく。 ・ その御生された御神霊をお出迎えする神事が、鴨社本宮の境内である糺の森の切芝で斎行される切芝神事である。この切芝神事では、国風歌舞の代表的な奏曲。その御生された御神霊をお出迎えする神事が、鴨社本宮の境内である糺の森の切芝で斎行される切芝神事である。この切芝神事では、国風歌舞の代表的な奏曲 東游」が奉奏され、楽器の一つである「和琴」を中心に神事が展開していく。和琴は、記紀神話をはじめ、古代から、しばしば神と語る「モノ」として登場してきた。 本稿では、御蔭祭の切芝神事に於いて、「和琴」という「モノ」がどのような役割をはたしているのかを、社家文書や今年度(平成二〇年〈二〇〇八〉年五月一二日)

キーワード

和琴、鴨社、御生、御蔭祭、神迎え、東游

はじめに

奏で出す「モノ」が「楽器」である。 我が国に於ける祭礼・神事を構成する要素の一つに音楽がある。その音楽をと心」というテーマで各県・各地区の様々な祭礼・神事を調査しているが、「モノと心に学ぶ伝統の知恵と実践」事業に於いて「神社祭礼に見るモノ

が、厳粛かつ清浄なる空間を作り出し、神々の顕現を促す。また顕現されたては、篳篥や龍笛、笙、大太鼓や楽太鼓、そして和琴などが奏で出す「雅楽と、締太鼓や摺り鉦、能管などが奏で出す。古社や大社の祭礼・神事に於いを、締太鼓や背り鉦、能管などが奏で出す。古社や大社の祭礼・神事に於い都市祭礼に於いては、曳山や山車などの「曳きもの」を演出する「お囃子」

研究は、 楽もある)で奏されている。これらの雅楽に用いられる楽器に対しての先行 史的伝承を有しているものが多数ある。 どを用いた事は、 人々を惹きつける時と、宗教的儀式に用いる際に、びんざさらや鈴、 も持ち合わせている。 神々に対して歓喜を表現するのも雅楽である。 神霊を自らに憑依や付着させ、または、 が用いる梓弓は、弓矢としての役割の他に、一弦の楽器としての性格 様々な視点から研究、 有名である。 また、近世期に於いて、民間宗教者や祝福芸能者達が なお、 解釈、 考察などが行われている。 雅楽で用いられる楽器には、 主に神道関連の典礼音楽等 かある。また、市子・降巫(梓明らの魂を神霊の世界に飛ば シャーマニズムの世界に於 神話や歴 (仏前奏 太鼓な

である かし、祭祀学や祭礼研究からの視点による考察は、 容の変遷を考察する研究や、 出雲大社、 採り上げる「和琴」 春日大社、 楽器学) などからの視点による考察・研究が多い。 宗像大社などの大社・古社が所有する和琴の形態・形 各社に関する文献上からの考察などがある。 の先行研究は、 考古学、 比較的に少ないのが現状 歴史学、 音楽研究 神宮、 比 L

賀茂御祖神社(本稿において 生神事など。)を採り上げ、 様な意味・意義があるのかを考察していく。 表記する。)の重要な神事の一つである御蔭祭 ては、 、下鴨神社。 御蔭祭の中に登場する「 として、 もしくは鴨社。 京都市左京区下鴨に鎮 (古名:御生神事。 和琴」について、 「鴨社」と 御蔭山御 座 如何 す 3

## 鴨社の御蔭祭について

左京区上高野東山にある御蔭山 の影響で中絶していた、 御蔭祭は中絶に至った。元禄七(一六九四)年には、 茂皇太神宮記』など。)には、 にて執り行われている神事である。 中腹に鎮座する御蔭神社 暦では四月中午日) 祭神―西本殿:賀茂建角身命。東本殿:玉依媛命。) と、境外摂社で京都市祭神―西本殿:賀茂建角身命。東本殿:玉依媛命。) と、境外摂社で京都市 まず始めに、 中期からの戦乱 御生神事」 御蔭祭について述べていきたい。 年、 (特に、 名称が「御蔭祭」に統一されるまでは、 中 京都市左京区下鴨泉川町に鎮座する鴨社の本宮 賀茂祭(通称、葵祭)と同時に再興された。 (御祭神 「御蔭山御生神事」、 応仁文明の乱や天文法華の乱など。) 綏靖天皇の御代から始まったとの記載がある。 (別名: 神事の始原は不明であるが、社記など(『賀 -西殿:賀茂建角身命。 御生山。 「御生祭」などの様々な名前 御蔭祭とは、五月一二日 東山三十六峰第二峰。) 同じく室町中期の戦乱 東殿:玉依媛命。) 鴨社の社家や によって 间 0

賀茂下上社(8)

神事の 指す。 直し、 神社の御神霊と本宮の御神霊が一となる。この神事の形態から我が国 されている。 後期には幾つかの地方の神社が、神幸祭の行粧の手本として取り入れ、 ら本宮に向かうまでの行粧は、賀茂祭の行粧に匹敵するものと言われ、 の神幸祭」の形を継承していると言われている。本宮から御蔭山、 て御生の儀式である「御生神事」が執り行われる。 本宮にて執り行ってから、 代名詞でもある 各地区を練り歩いてから本宮へ戻っていく。 御蔭神社の御神霊は荒御霊として、本宮の御神霊は和御霊として解釈 部を変更して斎行している。 当日の早朝、 (両社を指す場合は、古来に則り、 「御生」とは、 行粧 御蔭神社の御神霊をお迎えに行く出立の儀式を (行列) を組み出発する。 「神の顕現・降臨・生誕・出現」 「賀茂下上社」 そして、 その後、 正午、 本宮にて、 再び行粧を組み と表記する。 御蔭神社に 御蔭山か 一最古

再生」 に参拝し神威に触れる事により、 祭の一つであり、一五日に斎行されている賀茂祭となっている。 れた御神霊に対して、天皇が勅使を派遣し、参拝・祈願される祭りが、三勅 あれ」に関する神事である。この賀茂下上社の両 記する。)に於いても、 上賀茂本山鎮座。 なお、 の祭りとして解釈されている。 同日、賀茂別雷神社 御祭神 夜間に 賀茂別雷命。 (通称、上賀茂神社、 「御阿礼神事」が斎行されるが、これも「み 供奉した人々自身が若返り、 本稿に於いては「賀茂社」と表 「みあれ」神事で、 賀茂社など。京都市北区 力を回復する 賀茂下上社

○勧盃の儀〈本宮〉…出立する前の神事。朝廷と鴨社のみが執り行ってい内は、各神事が執り行われる場所。[ ]内は、各神事が斎行される予定時間。)ここでは、御蔭祭の大まかな式次第を述べていく。(すべて、現行祭式。〈 〉

-

○樹下神事〈本宮〉…別名:解除。修祓の事。鴨氏の氏神祭祀の時は、樹いまげしんに

## 下神事と呼んでいる。[九:二〇]

○行粧進発の儀〈本宮〉…御神宝を各所役に授け、行粧を整える。[九:

○御生神事〈御蔭神社〉…御神霊が御生される神事。[一二:○○]

○路次祭 (境外摂社・賀茂波爾神社) 旧高野河原地区の総社。 於いて、 た氏神社) 赤の宮神社、 の各地区に鎮座する総社や里亭(社家が住んでいた邸内にあっ 御生された御神霊を出迎える神事。 の大半を巡り練り歩いた。[一三:一〇] 波尓社。) …鴨社社領内に鎮座する総社の社頭に 中世や近世期には、 (左京区高野上竹屋町鎮座。 賀茂波爾神社以外 賀茂波爾神社は、 通 称

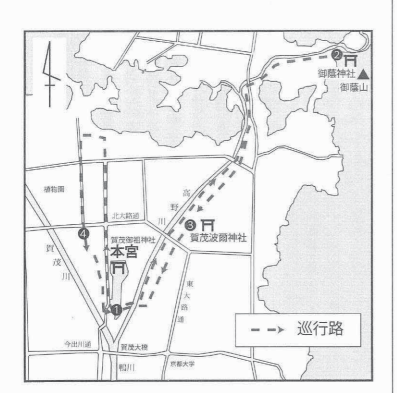
ら、錦蓋で覆う。[一四:四○] 御神霊を遷御する神事。遷御された御神馬の和鞍の上かの神馬遷御の儀〈仮遷御所〉…貴船町の仮遷御所にて、御神馬の和鞍の上に、

○本宮遷御の儀〈本宮〉…本宮にて御生された御神霊と、本宮の御神霊と一張ないせん。」 4 名為、行粧を組み直す神事。[一六:四五] る為、行粧を組み直す神事。[一六:四五]

になられ、神威を回復・再生される神事。[一七:○○

という数々の神事で構成された祭りが御蔭祭である。

と列奉行は馬にて移動する。(作図、筒井裕)→④仮遷御所→(徒歩)→①本宮 なお、④から①までの行粧では、宮司(自動車列)→②御蔭神社→(自動車列)→③賀茂波爾神社→(自動車列)→(国本宮(切芝までは徒歩)→



問うたところ、 その八尋屋が御蔭であり、 この八尋屋にて、 ある賀茂建角身命が、 殿舎そのものを指すと言われている。 の御子が、 きた朱塗りの矢を拾った玉依媛命が寝床に飾ると懐妊し御子が生まれた。こ いう意味とも解釈できる 御蔭祭の御蔭の意味は、建物の蔭、 御蔭とは、 賀茂社の祭神である賀茂別雷命である。その後、 監修であり、鎮座していた地が御蔭山である。この点から考え別雷命は天を指し屋根を突き破り天上に昇って行ったという。 神や貴人など尊き者が、そこに存在する・存在していると 賀茂建角身命が賀茂別雷命に対して「汝の父は誰か?」と 賀茂別雷命が成人をむかえた時に、 または広大なる屋根、 賀茂神話では、 瀬見の小川から流れて 八尋屋を建てた。 もしくは、 玉依媛命の父で その

## 一 鴨社の和琴について

和琴についての説明は、 とある。この日記が書かれた文明年間は、応仁文明の乱の最中であり、 は何度も戦場となり、社殿や境内の糺の森が焼亡し、強盗などの乱入者によっ て神宝が盗難に遭い、 如何、 琴之處、 十三日、 當日事爲神事之間、 去〃年燒失之時粉〔紛〕失了累代神物云》、 公方御物有御寄進之樣可申沙汰云"、 晴、 自鴨禰宜三位祐香卿許有使、 社家の者が惨殺されるなどの混乱した時代であった。 「累代神物」であるとしている。またこの時、 可申出之由返答、 奏聞之處、 來十六日御蔭山之時、 予云、 仍去年借渡賀茂社之處當 御物不多御寄進事 可被借下云〃、」 渡和

御祭記』の三月九日の「申上口状」には、土御門天皇愛用の「夕霧」であっから借りた和琴については、社伝によると、土御門天皇愛用の「夕霧」であっから借りた和琴については、社伝によると、土御門天皇愛用の「夕霧」であっから借りた和琴については、社伝によると、土御門天皇愛用の「夕霧」であっから借りた和琴については、社伝によると、土御門天皇愛用の「夕霧」であっから借りた和琴については、社伝によると、土御門天皇愛用の「夕霧」であっから借りた和琴については、社伝によると、土御門天皇愛用の「夕霧」であっから借りた和琴については、社伝によると、土御門天皇愛用の「夕霧」であっから借りた和琴については、社伝によると、土御門天皇愛用の「夕霧」であっから借りた和琴については、社伝によると、土御門天皇愛用の「夕霧」であったと伝えている。

元禄七年戌三月九日 で注進候宣願御沙汰各仍言上如件 に注進候宣願御沙汰各仍言上如件 年中も 御物拜借留お渡仍當年神宝之内和琴 年中も 御物拜借留お渡仍當年神宝之内和琴

祝代

鴨脚 権少

秀久

3/

内記

廣庭

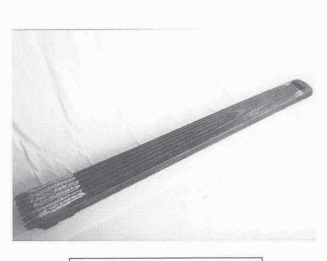
久祐

坊城右中弁殿衛雜等

衛基熙もこの件に触れている。『基熈公記』元禄七年三月一九日の条に、和琴の貸出を願い申し出る書状である。元禄七年の御蔭祭再興時の和琴は、の文明四年四月一三日の条の事である。元禄七年の御蔭祭再興時の和琴は、和琴の貸出を願い申し出る書状である。元禄七年の御蔭祭再興時の和琴は、とある。これは、鴨社の祝・禰宜の連名で、賀茂奉行の坊城俊清に対して、とある。これは、鴨社の祝・禰宜の連名で、賀茂奉行の坊城俊清に対して、

とある。和琴を納める錦袋を新調しようという話である。なお、相談相手の之故也、凡和琴雖為唐錦、用脚難渋之間、可用大和錦由、治定了、」「四辻宰相来、勅物和琴袋之事令相談、今度鴨社司等依頼申請、可借下

長さは約一八〇センチメートル、 いる。 寸法・形状で新調され、鴨社に奉納された。平成一○(一九九八)年に、奉 和琴と箏の相伝を受けている中心人物であり、各楽家に対して、 法を記載したが、長さが約一九〇センチメートルあると書かれている。 龍角がある方は約二〇センチメートルであった。註 納された和琴が老朽化した為、「河霧」の形状をモデルとした和琴が新調さ の対であり、元禄年間当時、寸法や材質の記録が残っていた「河霧」と同じ 必要性を社家の者達は説いた。その後、東山天皇の勅命により、和琴の「夕霧」 る事が判明している。このように朝廷の根幹に居た人物をも動かし、和琴の 二「和琴相傳之統如體源抄」と第六「筝相傳之統近代四辻一家傳」之以爲、業」の系譜では 四辻宰相とは、 寸法を確認する為に、直接、 御蔭祭で用いられている和琴は、普段、 四辻公韶の事である。『楽家録』巻之十六「絃管系圖」の第 幅は弰頭の部分が約二五センチメートル、 和琴を見せていただいた。寸法を測ると、 (19) にて「河霧」の寸 鴨社内にて保管されて 伝授してい



【写真 一】鴨社の和琴 (鴨社社務所。筆者撮影。)

な和琴であった。
の和琴と同じく「桐」で作られている。彫刻は、ほどこされておらず、素朴現在も錦の袋に入れられて保管されている。材質は、「河霧」をはじめとすの和琴は、「河霧」や「夕霧」の大きさから見ると小振りである事が判明した。

## 切芝神事と和琴

Ξ

その切芝神事について述べていきたい。時である。特に和琴が楽器以外としての役目を果たすのは、切芝神事である。陶蔭祭に於いて、和琴の存在が注目されるのは、行粧の時と、切芝神事の

林祭祀場」の事である。御蔭祭斎行時には、清浄なる空間の一つとなる。御地に「切芝」と呼ばれる場所がある。切芝とは、森林自体が磐座となる「森三万六千坪もある「境内・糺の森」の中に鎮座している。その糺の森の中心まず、切芝神事の「切芝」という言葉は、場所の名前である。鴨社は、約

り転載。新・旧切芝、神馬幄の位置は、筆者が書き加えた。) 交社 平成一六年)の「賀茂社の境内地図」・「下鴨神社境内図」一二八頁よ【図 二】鴨社境内図 『日本の古社 賀茂社 上賀茂神社・下鴨神社』 淡

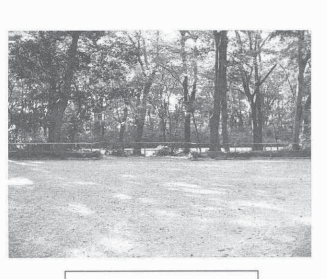


生された御神霊を切芝にてお迎えし、 はじめとする歌舞音曲で、 おもてなしを行う神事が切芝神事である。 その御神霊の眼前にて東游や三台塩を

れに合わせて、旧・切芝の地から現在地の新・切芝へ遷御された。 元禄二(一六八九)年の境内整理に伴い、 表参道 (現在地)が作られ、 1

えの準備をする。「芝」で囲んだ領域は磐座としての機能も果たしている。「芝」 る信仰が古くから存在している。「芝」を植え、聖なる領域を形成し、 命力」・「再生力」の象徴の植物となっている。これらの点から「芝」に対す も特徴である。 つになっている。 「芝」は、生命力が強い植物である。過酷な土地でも育成し、生育の早さ 聖なる空間と俗なる空間の境界線としての役割を有している「モノ」の また、土地が荒れても再生する能力が非常に高い為に、「生 神迎

ばれる神迎えの準備の神事が 鴨社も古代から、 御蔭神社での御生神事が始まる前は、「芝挿神事」 御蔭神社で執り行われていた。これは、 と呼 御生



【写真二】 切芝 (筆者撮影) 切芝から神馬幄舎が建てら れる方向を撮影。

芝」は、 される斎場を設置する意味を指していると考えられる。そして、 迎えの場所である切芝に於いて、 ある。すなわち、「聖」と「俗」が入れ替わる希有な場所でもある。 御神霊を迎える斎場を整える意味を指していると考えられる。すなわち、 の切芝は、表参道と同化し全く気付かずに通り過ぎる参拝客も多い場所でも ここからは、 「御生」を表現する一つの「モノ」として解釈できる。また、 切芝にて執り行われる切芝神事および還立の儀の式次第につ 和琴を用いた神事が執り行われる。 切芝とは、 その神

儀の式次第は、次のようになっている。 いて述べていきたい。まず、 現行祭式で執り行われている切芝神事と還立の

### ◎切芝神事

行粧、 宮司以下神職、 氏人、神馬を幄に奉牽す 切芝に参着す 参役、所定の座に着く

次 和琴担当の氏子神職代、 列奉行に和琴を進む】 此の間 諸員、

次 列奉行、陪従に和琴を進む】

陪従、 東游を奏す

次 陪従、 列奉行に和琴を返す

列奉行、 和琴担当の氏子神職代に和琴を返す】

次

列奉行、 列奉行、 御生木を禰宜二員に進む 白杖を氏人童形に進む

◎還立の儀

神馬幄神前に列立す 西面列

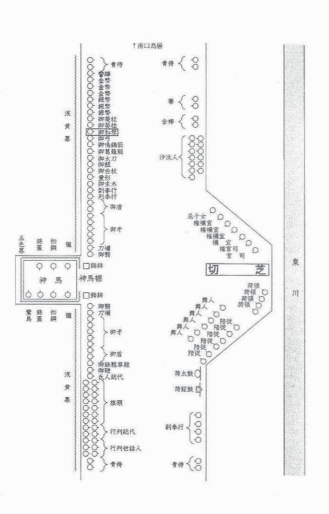
陪従、三台塩を奏す

還立

列奉行、 列を立て進発す

者が書き加えた。 切芝神事および還立の儀での各所役の配置は、 じである 次の図は 以上が切芝神事及び還立の儀の式次第である。 切芝神事・還立の儀での各所役が着座する配置図である。 その他は、 現在、 鴨社が一般に公開している式次第である。 元禄七年の御蔭祭再興時と同 なお、 \_ の括弧内は この 筆

御蔭祭を探る』ナカニシヤ出版 頁より転載。 図 切芝神事所役配置図 なお、「切芝」の文字と「御和琴」 、新木直人『葵祭の始原の祭り一 平成二〇年 第 の枠は、筆者が書き加えた。) 章 「平成の御蔭祭」二五 御生神事



括弧内の和琴の授受である。 行粧が切芝に参着してから神事が行われるが、 では、 何故、 式次第に 神事の開始の合図が、 0 内の儀礼が 書

> 祭祀組織にあると考察する。 たが、 れていないのか。 やはり省略されており、 確認すべく入手および閲覧できる各時代の文書類を調査 記載されていなかった。 その理由は楽家の

か

神楽人」 期までは、「御厨の人長」と「神楽人」 走馬の神事などで、 されており、 朝廷から派遣された楽家と分類している。 年の禰宜、鴨久祐がまとめた「御蔭山御生神事之儀」から、御蔭祭の楽家には 乱舞の遺制の一つと見られている) うように奉じていたと推測されている。 いう文言が、中世期の年中行事次第に記載されており、 いた氏人である。ただ、どの様な奏曲であったかは不明である(「乱舞」 鴨社の氏人の楽家を指し、 楽家の祭祀組織については、 は、 「陪従」、「舞人」 祝詞と乱舞は同じ意味の可能性もある。 鴨社独自の音楽・舞を演じる事で御神霊に対して奉納を行っ 馬場を走る前に乗手が馬上にて「拝舞」 の三種の楽家が居たと指摘している。 「陪従」は、 鴨社の新木直人宮司が、 が、 朝廷から派遣された楽家、 また「祝詞」も古くから存在が確認 鴨社の楽家は、 楽家を務めていた。 また、 祝詞に節をつけて 宝永二 (一七〇五) 平安期から室町 現在、 が行わ 「御厨の人長、 舞人」 賀茂祭の れ おり、 b は 歌 7 後

派になる(三方楽所と呼ばれていた)。鴨社の場合は、 中心となっている。『楽家録』巻之四十六「舊處楽工」 方、 の家系である。大きく分けて、京都楽派・南都楽派・四天王寺楽派 朝廷から派遣される楽家は、 内裏楽所・曲所などで勤務している専だいりがくしょうだといる 京都楽派からの派遣 0 第二 鴨」には、

1 是鄉名也。世謂下賀茂、愛宕郡都北東也奏樂今世 斷絕

豐原、 當社聲樂至二于天正年中一雖」有」之、 安倍两氏也神號鴨大明神、 大己貴命玉依姫也」 文祿以來斷絕畢、 哉。 郊役之輩

とある。 ている。 によると、 ちなみに鴨社に派遣された楽家が奏楽を行っていた神事は、『楽家録 朝廷から派遣されていた楽家が文禄年間以降絶えていた事が書 賀茂祭・賀茂臨時祭となっている。 か

れらのように、御蔭祭に於いて、「官の楽家」 と、「私の楽家」 から 入り混じっ

奏楽を行う楽家が中心の式次第の為、省略されたのではと考察する。次第は、少数である。よって、【 】の括弧内の和琴授受に関する式次第は関する文書や元禄七年再興以降の式次第の文書が残っているが、社家の祝・関する文書を確認しなければならない。現在、中世期の御蔭祭の式次第にた式のが、世界のである。とての所役の役割を記した式といいます。

果となった。 鴨の歴史と無縁の者が奏していた事になる。 楽派や各社寺の旧楽家達が集まり結成された平安雅楽会が奉仕するまでは る氏人も現れた。一方の朝廷から派遣されていた楽家も、 の祭祀組織は、 の括弧内の和琴授受の式次第は省略されたと推測する 明治の祭儀改正後は、 ほとんどの楽家が東京へ移住した。大正五(一九一六)年に旧京都 東京に雅楽局が創設された影響で、三方楽所は解体・統合された。 もちろん鴨氏の楽家も神事に参列出来なくなり、 規模が縮小となり、 神祇官管轄下で御蔭祭が斎行された為、 鴨氏以外の神職が神事を斎行していく結 その影響もあり、 内裏楽所・曲所が 鴨社から離れ 明治以降でも 鴨氏

器」としての役割を果たす 琴から弾き始める。 に於いては、 である「東游」が完成されていく。 東游の原型と言われている。平安後期に整えられ、 三(八六二)年三月一四日、 式次第を見てもらいたい。「次 する様々な文学作品に登場する。 に賀茂祭、 では、 この和琴授受は指しているのであろうか。 春日祭、 御神宝である鴨社の和琴を陪従に渡して東游が奉奏される。 和琴は指揮者的役割を果たす重要な楽器である。 石清水祭での優雅な舞の姿は、 東大寺大仏供養での演奏記録があるが、これが 陪従、 その東游の奏楽は、 同時に舞に関しても整備されていく。 東游を奏す」とある。 和琴の授受を行った後の 国風歌舞の代表的 『源氏物語』をはじめと 笏拍子の先導の下、 東游は、 御蔭祭

れは、「祭祀権の移譲」である。御蔭祭は、鴨氏の氏神祭祀である。そこに、しかし、この場面でもう一つの役割を果たしているのではなかろうか。そ

ていた。 する必要がある為に、御神宝である和琴を鴨氏の手から官の楽家に授受する 上申の『賀茂兩社男山春日八坂北野氷川ノ神社神楽走馬東遊等ノ式ヲ廢ス』 求めている点である。 奉奏される。 また鴨氏の楽家による奏楽の式次第がある。 前述しているように、 る事が出来なった。 が発布されるまで、 を象徴している「モノ」として和琴が用いられていると考える。その理由の 一つに、祭礼・神事に於いて、 言わば、 旦 朝廷の許可および朝廷の楽家の奏楽でなければ東游は奏す その為、 明治新政府という形になった後でも東游の許可を申請し 鴨氏の祭祀組織から、 これは、 朝廷から派遣された楽家の陪従による東游が奏される 旦 東游が奏楽される前には、必ず朝廷に許可 明治一〇 祭祀権を鴨氏の楽家から官の楽家へ移譲 (一八七七) 年一二月五日、 別の祭祀組織に祭祀権が離れる事 すなわち、 二つの組織によっ





写真 三 和琴授受(切芝。筆者撮影。) 上の写真は、和琴担当の氏子神職代(右)から 列奉行(左)に和琴を進めている場面。下の写真は、 列奉行(右)から陪従(左)に和琴を進めている場面。

東游の奏楽が終了すると、すぐに和琴を列奉行・氏子神職代に返還している。事で、祭祀権の移譲を象徴したのではと考察する。それを裏付けるように、

作曲し、舞をつけたという、 東游を再興した。 で奏されるようになったのは、承平二(九三二)年からとの社伝が残っている。 ると伝えられている。「東游」という名で奉奏されたのは、天慶二(九三九) 巻第二十「大哥所御哥 元禄七年の賀茂祭再興の時は、 人である藤原敏行の「冬の賀茂のまつりのうた」の歌に、 の平将門の乱の平定祈願の時と社伝に残っている。なお、 東游が鴨社で最初に奏されたのは、 「求子歌」 また、東游の舞には の歌詞には、 神あそびのうた 東山天皇の勅命により、辻高秀と甥の近家が 延喜二〇 「駿河舞」と「求子舞」 寛平元 (八八九) 東哥」に掲載された三十六歌仙の (九二〇) 年の賀茂臨時祭であ 年、 左大臣源雅信が がある。 賀茂祭や御蔭祭 『古今和歌集』 この内、



写真 四 東游 (切芝。筆者撮影。)

さが分かる。
「千早振る」加茂の社の「媛小松」万代経とも「色は変らじ」

呼ばれている。三台塩は、 替えている。 本に伝えたという。 於いては、三台塩は、楽人が奏している。 奏しているが、「楽人」、「陪従」の区分けがはっきりしている近世期以前に 「玉依媛命」 があるが、 式次第であるが、 境内摂社の一つ。正式名、 切芝神事のすぐ後に斎行される還立の儀の 現在はこの急の曲しか残っていない。 の三代の事を指している。 これは、 現在は平安雅楽会が奉奏しているので、 名前に急がついているように、 鴨氏・賀茂氏の祖神である 則天武后が作ったとの伝承があり、 鴨河合坐小宅神社。 元禄七年当時、 三台塩の正式名は「三台塩急」 「次 「神魂命」・「賀茂建角身命」・ 御祭神 鴨氏は、「三代詠」と読み 陪従、 急(テンポが速 河合社 - 玉依媛命。 陪従という肩書で 三台塩を奏す」 犬上是成が日 (河合神社 0 0 Z 曲 0

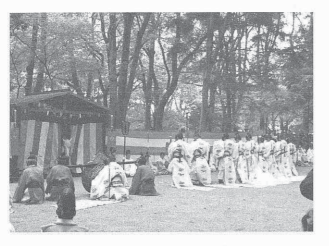


写真 五 三台塩(三代詠) (切芝。筆者撮影。)

なかった事になる。 速さが小鳥の囀りのように聞こえる点から、 に奉奏されていた。 したようである。よって、三台塩は、 ている。 三代詠は、 御蔭・賀茂両祭再興に尽力した鴨祐之は、 還立の儀での三台塩は、 御生された御神霊を目覚めさせる小鳥の囀りであると説い なお、明治初年までは、三台塩が先に奏され、 さらにテンポが速いと言われている。 鴨の楽人でなければ奏する事は、 御神霊の目覚めの曲として解釈 口伝書と楽人への口伝書の 東游は後 その 出来

う区分けが出来る。 以上のように、東游=陪従 切芝に於ける東游が奉奏される時だけである。 「和琴」であると考える。 御蔭祭全体を通して見てみても、 (官の楽家)、三台塩=楽人 鴨氏から祭祀権が離れ その「祭祀権の移譲 (鴨の楽家) といい

と対話するモノ」という力を有していると考える。切芝神事の重要な点は、「神 「祭祀権の象徴」の他に、和琴が持つ「宗教的機能」 として、 神



写真 六 和琴を奉奏している陪従 (切芝。筆者撮影。)

して、 葉の方が当てはまるかもしれないが、和琴を介して、神霊と語りあう点は同 うに、「琴=ことのは じ意味であると考える。 察できる。 鴨祐之は、 しを行う。 迎え」を行う事である。御生された御神霊に対して和琴の奉奏で、 された御神霊に対して語っていると述べている。この鴨氏の歴史を語る「モ ノ」が和琴であろう。栗田寛や山上伊豆母、(引 しばしば「御琴」という言葉が出てくる。この場合は「降神」という言 神と天皇が語り合う場面が描かれている。 和琴に関する研究者が、 口伝書の中で、東游は鴨氏の出自や今に至るまでの歴史を、 先述したように、明治以前は、三台塩が先で、 (言葉)」という考え方が祭祀の原風景に近いものと考 よく採り上げる記紀神話には、 椙山林繼氏の指摘されているよ 特に仲哀天皇に関する話に 東游が後で奏された おもてな 和琴を介

霊に対してゆっくりと語りかけているようにも見えてくる。(※) 出す事が出来る。 笛である。 この中間 (管) の音階に合わせて低めの音階に和琴を調律する。 東游では、 京都楽派は、 **狛笛を用いず、中間** の笛は、 糺の森全体に残響が長く続く点から見ると、 高音の狛笛より低く、 東游の奏楽の時は必ず用いる。 (管)の笛という東游専用の笛で演奏する 低音の御神楽笛より少し高い そうすると荘厳な音を奏で この中間 目覚めた御神 (管)

#### おわりに

だいた。 事が出来る「宗教的機能」を有している「モノ」としての和琴、というよう する象徴としての和琴。 な役割があるのではないかと神事を見ながら考察し、 以上のように、 「楽器」としての和琴。 切芝神事での和琴の役割については「東游」 神霊という存在と「言葉(ことのは)で語り合う」 鴨氏の楽家から官の楽家に神事の 管見を述べさせていた 「祭祀権を移譲 奏楽の中心的

についても研究していく必要性がある。う役割がメインとなる。また現在行われていない賀茂臨時祭での和琴の役割神事でも、賀茂祭の和琴の役割はまた違ってくる。あくまでも「楽器」とい本稿は冒頭でも述べたように「一事例」である。例えば、同じ鴨社の祭礼・

して人々に与える影響というものを見ていきたい。 とうしても時代の変遷により、神事の形式や祭祀組織の変化などがあり、本来の姿が見え隠れする。そのほんのわずかな遺制を探す為、祭礼や神事で用いられる「モノ」の役割が不明瞭な状態になれば、祀るといいる御蔭祭に於いても「モノ」の一部が変化してしまった「モノ」や、祭礼・神事で用いられる「モノ」の一部が変化してしまった「モノ」や、祭礼・神事で用いられる「モノ」の役割が不明瞭な状態になれば、祀るという意味も失われる可能性が高いと考える。今後も「モノ」の役割、機能、そう意味も失われる可能性が高いと考える。今後も「モノ」の役割、機能、そう意味も失われる可能性が高いと考える。今後も「モノ」の役割、機能、そう意味も失われる可能性が高いと考える。今後も「モノ」の役割、機能、そう意味も失われる可能性が高いと考える。今後も「モノ」の役割、機能、そう意味も失われる可能性が高いと考える。今後も「モノ」の役割、機能、そう意味も失われる可能性が高いと考える。今後も「モノ」の役割、機能、そう意味がなり、というない。

#### 註

の項目(四八四頁)にはこう書かれている。 
・ 新村出編『広辞苑』第六版 
机上版あ―そ(岩波書店 
平成二〇年)の「雅楽」

「(雅正の楽舞の意) 元来は古代中国の祭祀用楽舞を指したが、日本では饗宴用楽練義の雅楽は外来楽舞を指す。」 一大学の と 高麗楽から成る宮廷の饗宴用楽舞で、平安初期までに伝来し外来楽舞は唐楽と高麗楽から成る宮廷の饗宴用楽舞で、平安初期までに伝来し外来楽舞は唐楽と高麗楽から成る宮廷の饗宴用楽舞で、平安初期までに伝来した楽舞に基づく。歌物は平安中期ごろ成立の饗宴用の声楽曲で、催馬楽と朗詠。 (雅正の楽舞の意) 元来は古代中国の祭祀用楽舞を指したが、日本では饗宴用楽狭義の雅楽は外来楽舞を指す。」

8

遠藤徹)がある。本の伝統芸能講座 音楽』「第三章 雅楽」(淡交社 平成二○年 執筆担当者:本の伝統芸能講座 音楽』「第三章 雅楽」(東京堂出版 平成二○年)、小島美子監修・企画・編集国立劇場『日また、雅楽の詳細な分類の研究を解説したものに、田中健次『図解 日本音楽史』

10

(2) 宮尾與男編著『【図説】江戸大道芸事典』(柏書房 平成二〇年)

(3)

叢7 札幌大学文化学部紀要7』 札幌大学文学部 平成一三年)の「第三章器が記憶していた諸々 一 ―春日大社若宮御神宝の笙と和琴―」(『比較文化論しかし、この考え方は明治以降の事と指摘もある。例えば、木戸敏郎氏は、「楽

御遊の和琴」一、和琴と曲所の伝統の部分にて

「いま、和琴は御神楽の楽器として知られている。或いは大和舞や東遊の楽器と「いま、和琴は御神楽の楽器として知られている。しかし、こういう理解になったのは明治以降のことで江戸を書まれていた。これらの演奏のための楽器の中心に和琴が存在していたのでも含まれている。しかし、こういう理解になったのは明治以降のことで江戸を書いていた。のは明治以降のことで江戸を書いていた。これらの演奏のための楽器の中心に和琴が存在していたのである。」

と書かれている。

4

東京市上はなど、単巻「D)同覧に真匠(てユニュンスカーニ(一人ご)) 三の京載された参考文献目録を基にして、和琴に関する論文や資料を参考にした。参考文献目録―」(『藝能史研究』第一四四号 - 藝能史研究會 - 平成一一年)に掲増田修「研究史・『琴歌譜』に記された楽譜の解読と和琴の祖形―附・『琴歌譜』研究・

5

『賀笠皇太神宮記』(成立年不祥、編著者不明、『祈木家文書』)成立年代は不祥での森と湧水―御生の神地」(『神游の庭』 経済界 平成一九年)を参照のこと。の森と湧水―御生の神地」(『神游の庭』 経済界 平成一九年)を参照のこと。に遷御された。詳細は、新木直人「第二章 御蔭祭―御生神事 五、御蔭山と糺社殿が埋まってしまった。修復不可能の状態になった為に、御蔭山山腹の現在地社殿が埋まってしまった。修復不可能の状態になった為に、御蔭山山腹の現在地社殿が埋まってしまった。修復不可能の状態になった為に、御蔭山山腹の現在地社殿が埋まってしまった。修復不可能の状態になった為に、御蔭山和とする大地震により、比叡山側の「大崩」と呼ばれていた崖が崩落し、御蔭神社は本来、御蔭山の西麓に鎮座していたが、文政一三(一八三〇)年の京御蔭神社は本来、御蔭山の西麓に鎮座していたが、文政一三(一八三〇)年の京

記の可能性がある。 
・『賀茂皇太神宮記』(成立年不詳、編著者不明、『新木家文書』)成立年代は不詳で 
・『賀茂皇太神宮記』(成立年不詳、編著者不明、『新木家文書』)成立年代は不詳で

な神宝類や装束類は影を潜める事となった。 しかし、相次ぐ戦乱や鴨社の祭祀組織内での対立による弱体化などにより、華美で、実際は、御蔭・賀茂両祭とも社頭に於いては、細々と神事が執り行われていた。

拙論「鴨社の御蔭祭~名称統一後の祭祀組織について~」(『神道研究集録』二〇

國學院大學大学院神道学専攻学生会・神道研究集録編集委員会編 平成一八

(9) 代表的な神事では、福岡県直方市大字直方に鎮座する多賀神社の秋季例大祭があ年)参照。

茂」をはっきりと判別している。よってこれに従った。ている。実際に天和二(一六八二)年に再興された賀茂奏事始では、「鴨」と「賀御祖神社の事を指し、「賀茂」は賀茂別雷神社の事を指す、という説明が書かれ賀茂維久・季通『賀茂注進雑記』(天和元(一六八一)年成)には、「鴨」は賀茂

る葵桂である。賀茂神話において、「みあれ」する御祭神が葵桂を目印にすると(三) 御蔭祭・御阿礼神事・賀茂祭に於いて用いられる代表的な「モノ」は、依代であ茂」をは、きりと半別している。よってこれに従った

使に進めている場面。賀茂祭の中心の儀式である。(写真七参照)祭の社頭の儀に於いて、宮司が白膠木の杖を捧持し、先端に取り付けた葵桂を勅皇は、賀茂祭の葵桂をかざさずに、懐に納めていたという話も残っている。賀茂皇は、賀茂祭の葵桂をかざさずに、懐に納めていたという話も残っている。賀茂皇は、賀茂祭の葵桂をかざさずに、懐に納めていたという話も残っている。賀茂皇は、賀茂祭の英柱をかざさずに、懐に納めていたという。特に、後鳥羽上いう話が伝えられており、三神事に供奉する者は皆、葵桂を耳の上にかざして練



写真 七 賀茂祭社頭の儀 (舞殿。筆者撮影。)

- 明確な結論は出ていないのが現状である。
  とに「山城のカモ」と「葛城のカモ」に関する研究は古くから行われているが、
  (゚) これらの賀茂神話は、「山(背)城国風土記逸文」に書かれている。この話をも
- (1) 一六日に御蔭祭が斎行された後、一七日に、和琴が朝廷に返却された記事が載って、『史料纂集』一二二 続群書類従完成会 平成一二年)一五二・一五三頁。

甘露寺親長(応永三一〈一四二四〉年~明応九〈一五〇〇〉年)。『親長卿記』

第

20

13

- 平戎一九年)一三〇六頁。(『変刻》日本古典全集』 オンデマンド版 現代思潮新社でいる
- 被,用;此器,也参;給引出物被,進」之、仍在;殿下;居民至;于近代;在;官庫;、而毎神楽》(河霧 江談抄日、故上東門院令」持給之時、故大臣殿任;右大臣;令;初平成一九年)一三〇六頁。

元禄四(一六九一)年成『加茂神社考』(『京都大学付属図書館』所蔵)などを著元禄四(一六九一)年成『加茂神社考』(『京都大学付属図書館』所蔵)などを著安部季尚(元和八〈一六二二〉年~宝永五〈一七○八〉年)は、『楽家録』の他に右和琴、拾芥抄日、見-子承平九年之目録:云云萬治四年辛丑正月十五日 禁裏炎上之時焼失畢」

鴨秀隆『元禄七年正月三月 御祭記』(『賀茂御祖神社文庫』所蔵)

17 16

松澤克行「近衛基熈と音楽」一六二頁(熊倉功夫編『遊芸文化と伝統』 吉川弘松澤克行「近衛基熈と音楽」一六二頁(熊倉功夫編『遊芸文化と伝統』 吉川弘松澤克行「近衛基熈と音楽」一六二頁(版本書)の関係については、前掲註(17)の「近衛基熈と音楽」を参照。
の関係については、前掲註(17)の「近衛基熈と音楽」を参照。

18

(2) 前掲註(15)『楽家録』の「河霧」の項目の註にあるように、万治四(一六六一)現代思潮新社平成一八年)一八三~一九五頁参照。 現代思潮新社平成一八年)一八三~一九五頁参照。 現代思潮新社平成一八年) 一八三~一九五頁参照。 現代思潮新社平成一八年) 一八三~一九五頁参照。

- 他社が保管している和琴の大きさや変遷については、野川美穂子「和琴の形態と

21

変遷」(『第二十五回国際研究集会報告書 日本の楽器―新しい楽器学へ向けて―』 平成一五年)を参照。

22 加納喜光『植物の漢字語源辞典』(東京堂出版 (一八二・一八三頁) には 平成二〇年)の「芝」の項

「[字源]「止」はあし(foot)を描いた図形。足は進む機能もあるし止まる機能 る。「之+艸」を合わせて、寿命をどこまでも先に進めていく薬効のある植物 +一」を合わせた「之」は、目標めざしてまっすぐに進み行く様子を暗示させ もある。だから「止」は「とまる」と「すすむ」の両方のイメージをもつ。「止

能も祭儀の一つから派生したものと示唆する言葉であると考える。 という言葉が生まれたという。すなわち、「芝」という聖地で行われた演劇も芸 の項目にも書かれているが、芝で囲んだ場所で演劇・芸能を行った事から「芝居」 とある。また、白川静『常用字解』(平凡社 とある。また、中国では、キノコの事を「霊芝」と呼ぶ事に関しては、 古来、不老長寿の効能があり、仙人の食べ物として珍重され、霊芝の称がある。 考えられたことから、之の「どんどん進む」のイメージを用いて命名された。 また表面に雲状の文様があり、これをめでたい慶雲に見立て、建築などの文様 として描かれる。霊芝は代表的な瑞祥植物となっている。語源は年を延ばすと 平成一七年)の「芝」(二四二頁)

23 福田アジオ・新谷尚紀・湯川洋司・神田より子・中込睦子・渡邊欣雄編『日本 民俗大辞典』(吉川弘文館 平成一〇年)「柴挿し」(執筆担当者:鈴木正崇) 七八八~七八九頁参照。

24 鴨久祐編『賀茂皇太神宮神事図式』(『賀茂御祖神社文庫』所蔵

25 新木直人「第十章 本宮の儀」(二)「本宮の儀」、乱舞について(『葵祭の始原の 祭り―御生神事―御蔭祭を探る』 ナカニシヤ出版 平成二〇年)

鴨社の氏人は、鴨縣主の系統・血族の祭祀組織を指す。社家に近い存在であり、 幕府側との交渉なども行っていた。 近世期には、「三宿」・「三老」と呼ばれる氏人の筆頭達が社家組織の支えとなり、

路家文書』など)。 氏人の一族と数えられており、近世期には、「賀茂百家」と称していた(『鳥居大 特殊技能を有している家系(装束の作成する家系や馬具を作成する家系など)も 方、賀茂社の場合は、賀茂氏の系統・血族でなくとも、代々賀茂氏に従い、

34

33

27 前掲註(5)、「第二章 御蔭祭—御生神事 t, 乱舞一氏人たちの祈り」参照。

28 『楽家録』五(『覆刻 日本古典全集』 オンデマンド版 一九年) 一五二一・一五二二頁。 現代思潮新社 平成

30 29 (28)、巻之四十三「年中奏楽」一四三三~一四五八頁 雅楽千年の軌跡 近現代 明治期の改革から現代へ」(『別冊太

陽雅楽』 平凡社 平成一六年)五二~五四参照

31

かれているが、中央部後方に、和琴が立奏している場面が描かれている。 安倍季昌氏は、『絵で読む楽家録』四六頁(書肆フローラ 平成二〇年) 記絵』) 巻二 (『新修日本絵巻物全集』一六 角川書店 昭和五三年) にて、寛治 まれたという主旨で書かれておられるが、『春日権現霊験記』(別名『春日権現験 年三月の間違いである。)に東游が完全なる状態で再興された時、 興時(安倍氏の文章には、「文化一三年三月」と書かれているが、実際は文化十 東游の和琴は古くは用いられず、文化一〇(一八一三)年三月の石清水臨時祭再 七(一〇九三)年の白河院春日社御幸の一場面に、東游が奏されている風景が描 和琴が組み込

32 前掲(24)所収の切芝神事での「陪従」・「楽人」・「舞人」の役割が書かれて 式次第はこのようにある。(傍点は筆者が付けた。)

臻切芝下馬而楽人下馬而就牀子于御幄以南。北上南面。次舞人下馬而就牀子于御 人奉覆錦蓋如前路焉。陪従奏歌笛而随御神馬之後。」 正官使楽人奏乱声。舞人聴乱声而進出。次氏人奉神宝而進。次社司前駆。次社 幄以南。北上東面。次氏人奉神宝以就牀子于御幄以北。北上東面。次氏人執御神 司執白杖。次権官捧持御賢木。次社司二人拝而奉執御神馬之御綱以奉牽之。氏 從進御幄之南砌。次舞人進東遊。先求子次駿河舞。舞畢舞人陪從退于前処焉。 胡牀以祗候。北上使神人置西面胡牀也。次楽人奏立楽。奏卒楽人到中門西腋。次陪 馬之御綱以奉牽入于御幄也。次陪從下馬而就牀子舞人之末列。次社司下馬而就

芝神事・還立の儀で役割を終える様子が分かる。 門近くまで歌っているが、本宮遷御の儀では式次第に出てこない。すなわち、 とある。このように「陪従」・「楽人」・「舞人」の役割が明確に分けられている。 遷御の儀まで待機している。陪従は、東游を奉奏した後、行粧の末列に並び、 東游が奉奏される時、「楽人」は、本殿近くの中門に進んでいる。この後の本宮

ただし、このような、役割の違いが詳細に明記されている式次第は、元禄七年再 時点では近世からとしか言えない。 興以降の史料しか現存していない為に、「祭祀権の移譲」と考察できるのは、

鴨社から賀茂伝奏を通じて、元禄七年再興以降に於いて、東游の斎行を申請して いる最も古い史料は、元禄八(一六九五)年のものがある。

辻高秀(正保二个一六四五)年~宝永四个一七〇七〉年)。辻近家(寬文八个一六六八) 辻公韶のブレーンであった。また、基熈と公韶の紹介により、東山天皇の笛の師 年~享保五〈一七二〇〉年)。のちに近寛と改名。両者とも、 関白近衛基熈と四

35 佐伯梅友校注『古今和歌集』(『日本古典文学大系8』 岩波書店 昭和四三年

「ちはやぶる かものやしろの ひめこまつ よろづ世ふとも 色はかわらじ」

あるように、賀茂臨時祭を詠んだものである。とあり、「よろづ世ふとも」と少しだけ文言が違う。ちなみにこの歌は、題名に

36

「毛上女古哥司音唱有解「安者禮引な引引千者也布留自安者禮至此詞只用初發度加笈乃也る鍋島本『東遊歌神楽歌』には、時の東游をまとめた陽明文庫所蔵本『承徳本古謡集』や同様の内容が書かれてい時の東游をまとめた陽明文庫所蔵本『承徳本古謡集』や同様の内容が書かれてい「求子歌」は各社によって歌詞が違うとの指摘が多い。ちなみに、延喜二〇年当

之呂於乃於比女古萬川安者禮引引比女古於萬川引」

五三年 五七~九九頁。「求子歌」は、六四頁に記載。) と書かれている。(『古楽古歌謡集』陽明叢書国書篇 第八輯 思文閣出版 昭和

「楽人奏乱声」

37

小野亮哉監修『雅楽事典』(音楽之友社 平成元年)一六五頁。とある。「乱声」とは、雅楽の演奏や神楽歌を歌う事を指している。

38

本文中に掲載した口伝書の大半は『新木家文書』所蔵の原本を使用した。一部は、や『日本逸史』など。また鴨神道説に関する著書多数。口伝書も多数ある。なお、かけ、室町末期に焼亡した史料の再編集や保全にも尽力した。著書には『大八洲記』が、室町末期に焼亡した史料の再編集や保全にも尽力した。著書には『大八洲記』・鴨祐之(万治元(一六五八)年~享保九(一七二四)年)。梨木祐之。元禄七年の御蔭・

- 収されている。 柴田実校注『神道大系 神社編八 賀茂』(神道大系編纂会 昭和五九年)に所
- 治三四年)「楽器考」は、「明治一七年稿」とある。 東京築地活版製造所 明栗田寛「楽器考」(栗田勤編『栗里先生雑著』巻十三 東京築地活版製造所 明
- 承の研究』 雄山閣 昭和四八年) 山上伊豆母「第四節 「ことのかたりごと」の系譜―琴と琵琶―」(『古代祭祀伝
- 宮口に「江京」「江京」「京都」、『日本古典文学大系1』 岩波書店倉野憲司・武田祐吉校注『古事記 祝詞』(『日本古典文学大系1』 岩波書店院大學 昭和五五年)

43

44

42

椙山林繼「「やまとごと」の系譜」(『國學院雑誌』第八十一巻

第十一号

國學

41

40

- 「学」と目って放留には、「学良、「学心」はどうに、学うでもなら音に対昭和三七年)二二六~二三八頁。